Introduccién
Cémo funciona la antropologia

sFui un buen critico? No lo sé, pero estoy seguro de que
siempre estuve del lado de los abucheados contra los
abucheadores y que mi placer a menudo comenzaba
donde terminaban los de mis colegas.

Frangois TRUFFAUT

Ensefiar antropologfa, al menos en Brasil, consiste bdsica-
mente en ensefar la historia de la antropologia o, para ser mds
precisos, ensefiar la historia del pensamiento antropolégico.
Hace casi cuarenta y cinco afos que lo hago, pero estoy casi
seguro de que la pregunta que, hace tiempo, Peter Gow me
planted estuvo siempre presente: después de todo, ;qué senti-
do tiene saber si Morgan tenifa razén o no en 1870?

De hecho, incluso en el 4mbito de las ciencias sociales o
humanas —por no hablar de las ciencias exactas y natura-
les, donde las cuestiones de esta indole suelen desestimarse al
menos con una sonrisa—, la antropologfa es una disciplina
especialmente reflexiva. Por un lado, esto se debe a la cons-
tante atencién que muestra hacia su propia historia —y son
muy pocos los textos antropolégicos, por innovadores que
pretendan ser, en los que no haya una revision previa, critica
o no, de las teorfas y los conceptos formulados previamente
para tratar el tema—. Por otra parte, esta reflexividad también
incluye el hecho de que las y los antropélogos acostumbran a
evaluar hasta qué punto las circunstancias culturales, sociales,
histéricas y politicas, en las que se producen las teorfas que

15



EL FIN DE LA ANTROPOLOGIA

manipulan y los conocimientos que siguen, afectan a su con-
tenido y limitan su aplicabilidad.

La posibilidad siempre presente de convertir la atencién a
la historia de la disciplina en una especie de veneracién de su
pasado, capaz de juzgar si Morgan tenia razén o no después de
todo, y el hecho de que el andlisis de las condiciones de pro-
duccién del conocimiento antropoldgico tienda a convertirse
en un dispositivo critico que sostiene que no importa, puesto
que todo lo que Morgan escribié es fruto de su tiempo, son
dos caras de la misma moneda. Entre lo eterno y lo histérico,
la antropologfa rara vez se ha mostrado capaz de alcanzar lo
intempestivo o lo intemporal (Deleuze, 1968, pp. 3y 171).

Quizd sea en parte esta oscilacién entre los limites de la
historia y las verdades universales lo que hace que los cambios
reales o virtuales del pensamiento antropolégico sean tan di-
ficiles de detectar. No mds lentos o raros que en otros casos,
sino generalmente ocultos bajo preguntas y términos sobre
los que se vuelve innumerables veces. Estos cambios acaban
reveldndose cuando nos damos cuenta de que nuevas formas
de plantear las «mismas» preguntas y nuevos significados atri-
buidos a los «<mismos» términos pueden subyacer a lo que, en
apariencia, no es mds que la lenta continuacién de la historia
o el rdpido efecto de las condiciones sociales. Y, para seguir
siendo fiel a mi opcién no historicista, habria que afadir que,
de este modo, se pueden desvelar ideas y perspectivas efecti-
vamente innovadoras, al menos por derecho propio, en cual-
quier momento del tiempo y en cualquier autor.

Este punto de vista, sin embargo, no tiene nada que ver
con un rechazo de los «cldsicos» o con un simple repudio de
la <historia». Permitanme una larga cita:

El clasicismo se refiere generalmente a la nocién de eternidad.

El dicho de un filésofo o literato se considera un cldsico cuan-

do se cree que serd verdad para todos los tiempos. Decir que

16



INTRODUCCION

Racine o Séfocles son cldsicos significa generalmente: la na-
turaleza humana siempre se conmoverd ante estos personajes
que representan la naturaleza eterna del hombre. De hecho,
esta actitud de «eternizar la obra es idealista en el sentido
de que se basa en el reconocimiento de una esencia, de un
«fondo» humano inmutable y trascendente. Nuestra prictica
ha demostrado, por el contrario, que conceptos elaborados en
determinadas circunstancias histéricas, es decir, en el curso de
luchas intelectuales (o politicas) fechadas, insertas en una es-
tructura mental distinta de la nuestra y de cédigos diferentes,
que esos conceptos, correctamente trabajados, podrian im-
portarse a otra época, a otro sistema de racionalidad, y seguir
siendo operativos, constituyendo factores decisivos de inteli-
gibilidad. A partir de aqui, el clasicismo se caracterizarfa mds
por la capacidad de un concepto o de una tesis filoséfica de
evolucionar (en el sentido de moverse) que por la inmutabili-
dad, residiendo su omnitemporalidad en la posibilidad de ser
constantemente reactivado, reactualizado, y de ningtin modo

en una eternidad (Chatelet, 1976, pp. 51-52).

Fue esta idea de Francois Chatelet la que, desde mis trabajos
sobre Lucien Lévy-Bruhl, siempre me ha animado a practi-
car lo que generalmente llamamos historia de la antropologia,
pero que, siguiendo a Chételet, deberiamos llamar geografia
del pensamiento antropoldgico. Lo curioso, como senalé en
su momento (Goldman, 1994, p. 25), es que Chételet apren-
dié explicitamente esta leccién de un antropélogo, Pierre
Clastres, quien, segtin él, nos habria ensefiado la posibilidad
de «pensar nuestro presente (y tal vez imaginar nuestro futu-
ro) a través de lo diferencialy, lo que nos permitirfa inaugurar
«una relacién con el pasado que preserve su originalidad y le
otorgue una importancia al menos igual a la que atribuimos
al presente» (Chatelet, 1976, p. 40). Para ello, por supuesto,

afade Chitelet, la antropologia habria tenido que liberarse

17



EL FIN DE LA ANTROPOLOGIA

«del crudo positivismo que distorsionaba su vision de la alte-
ridad», algo que no estoy seguro de que ocurriera realmente. ...

Por supuesto, la idea de Chételet también forma parte de
una geografia particular, que incluye, entre otros, el modo en
que Gilles Deleuze siempre ha propuesto abordar la historia
de la filosofia. Las palabras de Deleuze (1990) —que también
me permitiré citar (casi) integramente— afaden, no obstante,
una dimensién particularmente interesante a la antropologia:

La historia de la filosoffa no es una disciplina especialmente
reflexiva. Es mds bien como el arte del retrato en la pintura.
Son retratos mentales, conceptuales. Como en la pintura, es
necesario hacer que las cosas se parezcan, pero por medios que
no sean parecidos, por medios que sean diferentes: la semejan-
za debe ser producida, y no un medio de reproduccién (nos
contentarfamos aqui con volver a decir lo que dijo el fildsofo)
[...]. La historia de la filosoffa no debe reafirmar lo que dice
un fil6sofo, sino decir lo que necesariamente implicé, lo que

no dijo y que sin embargo estd presente en lo que dice (p. 186).

Es interesante porque permite aproximar cierto modo de con-
cebir la historia del pensamiento antropoldgico con la propia
préctica de la antropologfa. Al fin y al cabo, y a pesar de la ola
reflexiva de los anos ochenta, lo que hacen los antropdlogos
—o lo que mejor saben hacer— siempre ha sido bdsicamente
etnografia. ;Y en qué otra cosa podria consistir la etnografia
sino en «retratos» de los pueblos y de las personas cuyas vidas
uno ha compartido a lo largo de un periodo de tiempo? El
hecho de que estos retratos no puedan ser solo mentales o
conceptuales —ya que deben incluir necesariamente lo que,
en el vocabulario de Deleuze y Guattari', podriamos llamar
afectos y perceptos— no basta para ocultar su profundo

1 Véase Deleuze y Guattari (1991).

18



INTRODUCCION

parentesco con los de la historia del pensamiento. Asi pues, si
el descubrimiento de la dimensién propiamente conceptual
del pensamiento nativo® representé un paso fundamental
para la antropologia contempordnea, su correlato bien podria
ser lo que llamé confusamente, al escribir sobre Lévy-Bruhl,
una «mirada etnolégica» sobre la propia antropologia (Gold-
man, 1994, p. 41). Una mirada que, percibo hoy, tiene una
serie de implicaciones.

La primera, y mds obvia, es extender a la propia antro-
pologia la critica al evolucionismo que, en teoria, es una de
las sefias de identidad de la disciplina. Aunque esta marca
no siempre vaya acompanada de un contenido efectivo, los
antrop6logos suelen estar dispuestos a denunciar las desvia-
ciones evolucionistas dentro y fuera de su campo, al tiempo
que se complacen en contar la historia de la antropologia
como una sucesién de pequefios o grandes avances que ob-
viamente se detienen en el autor o la corriente tedrica favo-
rita del narrador.

Este evolucionismo inmanente en la antropologia o en
la forma de narrar su historia se corresponde con cierta ac-
titud «critica» que, como practicamente toda critica, hunde
sus raices en algtn tipo de trascendencia o de trascendental.
Quizd no serfa necesario recordar aqui el pasado kantiano de
la disciplina, salvo para subrayar el hecho de que, en gene-
ral, los intentos de oponerse a ese kantismo, con o sin sujeto
trascendental, tienen una inspiracién un tanto hegeliana, que
trata de oponer el dinamismo de los procesos y de la historia
a la monotonia de las estructuras, categorias y regularidades.
Desde los debates entre historicistas y funcionalistas, pasando
por la famosa polémica entre Sartre y Lévi-Strauss, hasta las
querellas contempordneas entre proceso y estructura, asisti-
mos una vez mds al choque entre lo histérico y lo eterno.

2 Véase Viveiros de Castro (2002).

19



EL FIN DE LA ANTROPOLOGIA

Ahora bien, en el caso particular de la antropologia, todo
es atin mds grave en la medida en que otro rasgo caracteristico
de la disciplina es, o deberia ser, lo que podriamos definir
como su capacidad para escuchar las verdades de los otros
como verdades. Y aqui es donde se introduce una actitud cri-
tica, ya sea trascendentalista, que busca determinar las condi-
ciones de posibilidad de lo que se dice y se hace, o historicista,
que trata de mostrar que nada puede escapar a los determi-
nismos del tiempo. Una actitud que, sefalémoslo de paso
y una vez mds, puede impregnar tanto la lectura de textos
antropoldgicos como la interpretacién de material etnogrifi-
co: «Las brujas, tal como las conciben los azande, no pueden
existir, escribié el que quizd sea el mayor etnégrafo de todos
los tiempos, Evans-Pritchard (1937, p. 63). Desde el evolu-
cionismo social, con su misién autoasignada de descubrir, de-
nunciar y ayudar a superar las supervivencias y supersticiones
atn extendidas por el mundo, hasta los recientes andlisis de
pensamientos y précticas que los colectivos no occidentales
conciben como tradicionales en términos de «invencién de la
tradicién», la antropologia nunca ha sido realmente capaz de
resolver esta tensién entre su pretension de descubrir la ver-
dad de los demds —una verdad que ellos no serian capaces de
conocer— y la tarea menos grandiosa, pero quizd mucho mis
digna, de tratar simplemente de cartografiar otras verdades.

Es en este contexto en el que me parece fundamental la
necesidad de repensar la relacién con el pasado, tal como pro-
pone Chételet, mds concretamente, la necesidad de repensar
la relacién de la disciplina antropolégica con el pasado, ya
que no existe homogeneidad entre los diversos pasados y las
diversas relaciones que pueden establecerse con ellos. En este
sentido, el doble mandato contenido en el famoso «princi-
pio de simetria», al menos tal y como lo interpreta Isabelle
Stengers (2002 [1993]), no se limitaria al dmbito del conoci-
miento cientifico, sino que podria servir de lema para todo el

20



INTRODUCCION

trabajo antropoldgico: la obligacién de extraer «consecuen-
cias del hecho de que ninguna norma metodoldgica general
puede justificar la diferencia entre ganadores y perdedores
creada por el cierre de una controversia» y la prohibicién de
«tomar prestado el vocabulario del ganador para contar la
historia de una controversia» (p. 17). A pesar de su flagran-
te desproporcién, no es de naturaleza tan distinta especular
sobre como serian hoy las ciencias sociales si Gabriel Tarde
hubiera ganado la polémica contra Durkheim, o cémo seria
el mundo si los tupinambds hubieran derrotado a los portu-
gueses. Mejor que eso, hay que admitir que esas «derrotas»
nunca son absolutas y que de lo aparentemente derrotado
siempre queda algo por reactivar.

Volvamos a la pregunta de Peter Gow. En realidad, no tiene
mucho sentido saber si Morgan tenia razén o no en 1870. El
problema, sin embargo, no es este, sino el hecho de que lo que
Morgan pensaba en 1870 —y, sobre todo, cdmo pensaba en
1870— bien puede seguir pensdndose, explicita o silenciosa-
mente, en la actualidad. Saber qué pensaba Morgan significa,
por tanto, la posibilidad de conocer alternativas a los tépicos
que nos legé y, al mismo tiempo, vislumbrar lo que en su pro-
pio pensamiento ya rechazaba esos mismos tdpicos. Porque,
como también ensefié Deleuze, no solo todo lo que es efecto
puede ser contra-efecto, sino que este contra-efecto es en rea-
lidad simultdneo al efecto mismo o, mejor atin, anterior a él.

En una entrevista poco conocida, Michel Foucault (1980)
afirmé que el pintor francés Gustave Courbet tenfa un ami-
go que se despertaba a mitad de la noche gritando: «Juzgar,
quiero juzgar». Foucault también observd que «es increible
cudnto le gusta a la gente juzgar. Se juzga en todas partes, con-
tinuamente. Es probablemente una de las cosas mds sencillas
que puede hacer la humanidad». Y concluyé con la esperanza
del advenimiento de «una critica que no busque criticar, sino
hacer existir una obra, una frase, una idea» (p. 100).

21



EL FIN DE LA ANTROPOLOGIA

Creo que los antropblogos son muy conscientes de este
deseo de juzgar, que entre nosotros funciona siempre como
una especie de dispositivo para neutralizar lo que aprende-
mos de aquellos con los que convivimos. Es precisamen-
te en la oposicién entre juzgar y aprender donde Stengers
(1992, 1997, 2002 [1993] y 2000) sitda la constitucién de
las dos ramas principales de la ciencia moderna, las «cien-
cias de laboratorio» y las «ciencias de campo». Ahora bien,
esta primera distincién significa que, si la forma de juicio
que permitié la constitucién de las primeras no es la tinica
dotada del poder de constituir saberes cientificos, se hace
posible volver a plantear la eterna cuestién de la cientifi-
cidad de lo que llamamos ciencias humanas, que Stengers
(2002 [1993]) prefiere incorporar al conjunto mds amplio
de disciplinas que se ocupan «de seres que bajo ningin me-
dio pueden permanecer indiferentes al hecho de que son inte-
rrogados» (p. 178).

De hecho, ni el juicio ni siquiera el aprendizaje lo son
todo en nuestro tipo de conocimiento. De forma un tanto
irresponsable, y con la promesa de volver sobre este punto
en otra ocasion, sugerirfa que junto a estos principios y por
encima de ellos podriamos situar lo que Deleuze y Parnet
(2004), inspirdndose en Primo Levi, denominaron «vergtien-
za». No necesariamente vergiienza por lo que hacemos, sino
verglienza por lo que algunos hacen y que, por lo tanto, no-
sotros también podemos hacer; vergiienza frente a aquellos
sobre los que escribimos y frente a lo que escribimos sobre
ellos; vergiienza que no conduce a la pardlisis, sino que, por el
contrario, es una poderosa fuerza de pensamiento; vergiienza
que consiste en asumir la responsabilidad frente a aquello o
aquellos sobre los que escribimos o, mejor dicho, con quien
o frente a quien escribimos. Y, de nuevo, lo que es vélido para
las personas con las que vivimos no lo es menos para los auto-
res con los que trabajamos. Solo entonces, tal vez, podremos,

22



INTRODUCCION

como suena Stengers (2002 [1993]), algin dia «leer a Marx
o a Freud como los bi6logos pueden leer hoy a Darwin. Con
ternura» (p. 180).

Los siguientes textos son todos estudios de historia (o
geografia) de la antropologia o del pensamiento antropols-
gico. Han sido seleccionados de entre los muchos que he
escrito desde la publicacién de mi otra coleccién de textos
(Goldman, 1999) hace mds de quince anos. He decidido de-
jar fuera los textos relacionados con mi trabajo sobre la poli-
tica, que de alguna manera terminaron en Goldman (2006)
—y los relativos al candomblé, que espero sean objeto de
otro libro>—, el principio de seleccién que acabé imponién-
dose fue el de elegir los articulos que trataban directamente
del pensamiento de determinados autores. Entre estos, he
seguido una recomendacién que creo haber leido en Roland
Barthes o Francois Truffaut (probablemente en ambos), au-
tores que me gustan mucho: he dejado fuera todo lo que
escribi en «contra» de alguien.

Los textos seleccionados se vuelven ahora a publicar sin
cambios sustanciales. Algunos de estos textos consisten en
ediciones de presentaciones orales, y no he hecho ningtn es-
fuerzo por eliminar este colorido especial.

A cada uno de los textos, me he limitado a anadirles un
parrafo introductorio, con el fin de situarlos en el contexto
en el que fueron escritos y publicados, asi como para dar los
agradecimientos necesarios en cada caso. Por tanto, me limito
aqui a dar las gracias a las personas y a las instituciones que
han sido importantes para el desarrollo del conjunto de mi
trabajo a lo largo de los anos.

En primer lugar, agradezco especialmente a Eduardo Vi-
veiros de Castro, mi antiguo asesor de tesis, actual colega y,

3 Efectivamente, el texto fue publicado en 2023 por la editorial 7Letras (Rio
de Janeiro) con el titulo Do outro lado do tempo. Sobre religioes de matriz
africana.

23



EL FIN DE LA ANTROPOLOGIA

sin duda, el mds importante antropdlogo brasileno. Con su
generosidad habitual, no se opuso a la publicacién del texto
que escribimos/conversamos juntos sobre el pensamiento de
Marilyn Strathern.

Ademds de ¢él, el personal y los colegas del Programa de
Posgrado en Antropologia Social del Museo Nacional, Uni-
versidad Federal de Rio de Janeiro (prGas-Museo Nacio-
nal-urrj) —en particular, Otdvio Velho, Moacir Palmeira,
Luisa Elvira Belaunde, Olivia Cunha y Bruna Franchetto—,
han sido siempre fundamentales para lo que, al menos hasta
hace poco, hizo del PpGas un espacio con las mds envidiables
condiciones de trabajo, con financiacién que garantizaba su
infraestructura vy, sobre todo, la posibilidad de investigacién
intensiva por parte de profesores y alumnos. Las subvencio-
nes y los financiamientos recibidos en diferentes momentos
del Consejo Nacional de Desarrollo Cientifico y Tecnolégico
(CNPq), de la Coordinacién de la Formacién del Personal
de Nivel Superior (Capes), de la Financiadora de Estudios e
Proyectos (Finep) y de la Fundacién de Apoyo a la Investi-
gacién del Estado de Rio de Janeiro (Faperj) también fueron
fundamentales para ello.

Hay tanto que agradecer a Ténia Stolze Lima y a Ovidio de
Abreu —los que, junto con José Carlos Rodrigues y Lilia Valle
(a quienes también agradezco), formamos el quinteto de nues-
tras cinco cenas anuales de aniversario, en las que incluso ha-
blamos de antropologia—, que solo puedo repetir las palabras
de Deleuze que ya he utilizado en otra ocasién: gracias a los que
estan en el mismo barco, aquellos con los que nos reimos de las
mismas cosas y no tenemos que dar explicaciones.

Como atestigua la pregunta sobre Morgan, Peter Gow
nunca dejé de hacerme preguntas sobre las que reflexionar,
muchas de las cuales, como esta, me llevan afios compren-
der y a veces «responder». Mds que eso, Peter fue el primero
en «presentarme» al Pert. Por ello, también quiero dedicar

24



INTRODUCCION

esta traduccién a la memoria del gran amigo que nos dejé
demasiado temprano.

En cuarenta y cinco anos he tenido muchas alumnas y
alumnos, y serfa injusto dar las gracias a algunos y tal vez
olvidar a muchos; sin embargo, no puedo dejar de senalar
que sin la vitalidad y la inteligencia que me han transmitido
todos aquellos a los que he ensenado, formal o informal-
mente —y que, de alguna manera, lo sepan o no, también
me han ensehado a mi—, sin duda nunca habria resistido a
la vida académica.

Quisiera agradecer sinceramente a Pablo Sandoval Lépez
(v a la Universidad Nacional Mayor de San Marcos) por su
interés en traducir y publicar este libro en el Perd, lo que
tiene un significado especial para mi. También agradezco de
corazén a mi exalumno y siempre amigo Luis Fernando Re-
yes Escate por su ayuda con esta publicacién, que incluye
su excelente revisién de la traduccién. A mi querida amiga
Luisa Elvira Belaunde Olschewski no puedo agradecerle lo
suficiente: por su ayuda con la publicacién, por el hermoso
prélogo que me emociond vy, sobre todo, por mis de veinte
afos de amistad.

Es dificil dar las gracias al pueblo de Ilhéus, al que se de-
dicé la coleccién de 1999, y al que debo anadir a mi ahora
hermano Jaco Galdino. Ademds de ser responsables de todo
lo que aprendo fuera del mundo académico, me han dado un
parentesco que no es el de la sangre, y un territorio que es un
espacio desterritorializado. Por todo ello, mi gratitud a toda
la familia Rodrigues —a dofa Ilza, a Marinho y a, in memo-
riam, Gilmar Rodrigues—, que tal vez nunca pueda expresar-
se plenamente. Solo puedo repetir la rueda de capoeira y decir
que les debo dinero, conocimiento y obligacién.

25





